29 Traduit de Anglais vers Francais - www.onlinedoctranslator.com

2. HARMONISATION DES
VERSETS DU « ROYAUME DE DIEU »

Le mot grec pour « royaume » a le sens premier de « royauté » ou d'« autorité
royale ». Il ne faut pas tant penser au territoire ou a la population du
royaume, mais plutdt a la royauté. La royauté est « de Dieu » en raison de
son origine céleste. Il ne s'agit pas de la souveraineté de Dieu sur tout. C'est
un concept eschatologique, un régne que le Pére accorde a son Fils bien-
aimé, qui régnera sur la Terre pendant mille ans a son retour. L'expression a
trois sens, tous liés a la royauté. Si ces trois sens ne sont pas distingués,
l'interprétation correcte de l'expression sera incertaine. Au début des
Evangiles, l'expression est utilisée comme métonymie pour le Roi. Dans les
paraboles sur le royaume et dans les versets relatifs aux disciples de Jésus,
le royaume est mieux compris comme la monarchie de Jésus, la communauté
des croyants qu'il rassemble, dont il dit : « Je batirai mon Eglise, et les portes
du séjour des morts ne prévaudront pas. » Le troisieme sens se rapporte a
son reégne dans les versets relatifs a 1'avenir. Dans un tiers des versets sur le
« royaume de Dieu », I'expression est une métonymie du Messie ; dans un
autre tiers, elle désigne les disciples de Jésus comme sa monarchie, et le
dernier tiers concerne le régne futur. Tous ces versets parlent de royauté : le
monarque, sa monarchie et son regne.

Jésus était né roi des Juifs, le Messie promis, mais il dut proclamer son
message en présence d'une direction juive incroyante et de soldats romains
hostiles. Ne pouvant parler ouvertement de son identité de Messie ni du plan
de Dieu pour 'avenir, il utilisa I'expression « royaume de Dieu/cieux » pour
masquer le fait qu'il parlait de sa messianité, de la monarchie qu'il recrutait
et du régne qu'il établirait sur Terre. Son message €tait plein de sens pour les
Juifs pieux qui attendaient la venue du Messie, mais vague pour les autres et
pour nous aussi.

Cette interprétation évite la conclusion maladroite selon laquelle le royaume
est a la fois présent et futur, qu'il a été inauguré mais ne 1'est pas encore. Elle
se concentre sur la « royauté » et évite l'enseignement non biblique selon
lequel Jésus gouvernerait le monde actuellement. Jean a dit : « Nous savons


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

que nous sommes enfants de Dieu et que le monde entier est sous la
domination du malin. » Cette interprétation met 'accent sur la relation des
disciples de Jésus avec le royaume en tant qu'enfants de Dieu, sans semer la
confusion en inférant que le royaume de Dieu équivaut a I'Eglise.
Comprendre les versets sur le « royaume de Dieu » de cette manic¢re donne
une interprétation juste, harmonieuse et éclairante.

Le royaume de Dieu est une expression majestueuse qui exprime l'apogée
de notre monde et la destinée de Dieu pour I'humanité. Cette expression
n'apparait pas dans I'AT, mais les Juifs savaient de quoi Jésus parlait lorsqu'il
a entam¢ son ministére de proclamation du royaume de Dieu. Leur espoir
reposait sur le Messie promis par leurs prophétes, sur leur confirmation en
tant que peuple de Dieu et sur la vision d'un royaume mondial glorieux de
paix, de justice et de prospérité, dont Israé€l serait un exemple. Cependant, le
peuple de Dieu d'aujourd'hui est confus quant a la signification du royaume.
Une exégése médiocre a placé le royaume au ciel ou I'a assimilé a I'Eglise
ou au régne de Dieu dans la vie des hommes, ce qui ne concorde en rien avec
les promesses des prophetes de 1'AT.

Pour les Juifs, le royaume de Dieu n'avait qu'une seule signification : le
régne messianique. Cependant, c'est une expression complexe, aux multiples
nuances, et si nous ne les comprenons pas, nous restons dans l'ignorance. De
plus, Jésus parlait du royaume en paraboles, car s'il se présentait comme un
roi ou comme son royaume a venir, cela aurait entrainé une arrestation et
une condamnation prématurées. Il a dit a ses disciples que les secrets du
royaume de Dieu leur avaient été révélés, mais pas aux autres. Alors que le
retour de Jésus approche, nous devons comprendre ce que l'avenir nous
réserve. Il y aura beaucoup de souffrances et de martyrs avant la fin de cette
ere et I'établissement du royaume de Dieu.

La complexit¢ commence avec le mot «royaume», que beaucoup
connaissent mal aujourd'hui. Beaucoup le comparent au Royaume-Uni en
tant que pays ou communauté. La deuxiéme complexité concerne la
catégorie grammaticale du génitif et sa signification dans notre expression.
La troisieme question est d'explorer ce que le royaume signifiait pour la
génération des Juifs a I'époque de Jésus.



La signification de « royaume »

Les lexiques grecs donnent au mot « royaume » diverses significations selon
le contexte, mais il est rare qu'il soit utilis¢ au sens de pays ou de
communauté. Certaines significations sont considérées comme archaiques
et incomprises par les lecteurs modernes. Le mot « royaume », dans son
acception moderne, désigne une communauté organisée dirigée par un roi.
Il comporte plusieurs composantes :

1.le roi

2. la monarchie (son gouvernement)
3. les sujets

4. le domaine (sa zone géographique)
5. le régne (son activité)

6. la royauté (son autorité royale)

Le roi est le chef supréme du royaume, la monarchie est son gouvernement,
les sujets sont ceux sur lesquels lui et son gouvernement régnent, le domaine
est la zone sur laquelle ils exercent leur juridiction, le régne est l'activité du
royaume, et la royauté est le pouvoir ou la position royale. Ce dernier
¢lément est la notion fondamentale de « royaume » en hébreu et en grec.
Ainsi, « royaume » est avant tout un mot abstrait désignant le pouvoir royal
ou l'autorité qu'exerce un roi.

Les expressions « royaume de Dieu », « royaume des cieux » et les
expressions apparentées apparaissent 142 fois dans le NT. Pour comprendre
le sens de chacune, il faut déterminer a quelle composante du royaume il est
fait référence. Les traductions bibliques se soucient d'étre cohérentes dans la
traduction d'expressions clés comme « royaume de Dieu », mais
malheureusement, cette cohérence entraine une perte de sens ou un sens
vague, ce qui conduit a de nombreuses interprétations différentes de ce qu'est
le royaume de Dieu. De nombreux érudits n'ont pas toujours distingué
l'utilisation particuliére par Jésus des termes « royaume de Dieu » et «
royaume des cieux » de la souveraineté de Dieu, ce qui est une tout autre
question. Vine, par exemple, dans son Dictionnaire explicatif des mots du
NT, définit ainsi le sens de « royaume de Dieu » :

(a) la sphere du régne de Dieu (Ps 22:28, 145:13, Dn 4:25, Lc¢ 1:52, Rm
13:1-2

(b) la sphere dans laquelle, a un moment donné, son régne est reconnu.



11 dit que c'est Dieu qui appelle les hommes, partout, sans distinction de race
ou de nationalité, a se soumettre volontairement a son régne. Or, ce n'est pas
le sens que Jésus a donné a cette phrase. Ce genre d'interprétation induit
beaucoup de gens en erreur, car ils ne saisissent pas le fait fondamental que
le royaume de Dieu, tel que Jésus 1'a proclamé, est un royaume terrestre
gouverné par le Messie. Il ne parlait pas de la souveraineté de Dieu le Pére
ni de son régne dans nos cceurs, mais de l'autorit¢ du Messie. Cela ne
concerne que Dieu (le Pére), puisqu'il est a 'origine du royaume. C'est son
Fils, le Messie, qui est roi dans le royaume de Dieu, et ce n'est qu'a la fin du
monde que Jésus rend son royaume a son Pére.

Dans pres d'un tiers des passages ou Jésus parle du royaume de Dieu, il parle
de ses disciples, les chrétiens, ceux que Paul appelle « en Christ ». Ils
constituent I'Eglise, la communauté que Jésus a promis de batir, et un groupe
bien plus restreint que I'Eglise visible, qui comprend les fidéles de toutes les
organisations se disant chrétiennes. Le lien étonnant que Jésus a enseigné
entre les croyants et le royaume de Dieu est qu'ils sont dés maintenant
héritiers du royaume et qu'ils constitueront le gouvernement lorsque Jésus
reviendra régner.

Certains pensent a tort que le royaume de Dieu est présent dans le monde
deés maintenant. Cela vient d'une mauvaise compréhension de ce qu'est le
royaume. IIs l'assimilent a la seigneurie du Christ ou a I'Eglise visible, mais
une ¢tude attentive des versets sur le « royaume de Dieu » montre qu'il n'est
ni l'un ni l'autre. Mes recherches proposent une alternative. Les versets qui
semblent indiquer que le royaume de Dieu est présent peuvent s'expliquer
de deux manieres : premierement, dans environ un tiers des versets, le
royaume de Dieu, par métonymie, fait référence au Messie lui-méme plutdt
qu'a son royaume. Le roi était présent, mais son royaume n'était pas présent.
Deuxieémement, un autre tiers des versets fait référence aux disciples. Alors
que des hommes de toutes les nations naissent de nouveau de 1'Esprit de
Dieu, la monarchie s'édifie pour former une multitude de peuples. Ils sont
tous enfants de Dieu et, a ce titre, héritiers du royaume. Ainsi, les croyants
ont déja atteint la royauté a I'heure actuelle, mais comme le régne n'a pas
encore commencé, ils sont appelés héritiers du royaume. Un tiers restant des
versets sur le « royaume de Dieu » se situent dans un contexte futur et font
référence au régne de Jésus sur Terre apres son retour.



Jésus est actuellement sur le trone céleste avec son Pére, mais il existe une
différence entre le trone céleste du Peére et le trone terrestre du Messie. C'est
ce dernier qui est li¢ au royaume de Dieu tel que Jésus I'a enseigné. Le régne
messianique ne peut commencer qu'au retour de Jésus. Il est triste d'entendre
des prédicateurs affirmer que Jésus régne maintenant, alors que le monde est
marqué par la guerre, la corruption, la cupidité¢ et l'immoralité. I est
¢galement triste d'entendre des prédicateurs parler de I'édification du
royaume, conséquence de l'assimilation du royaume a 1'Eglise.

Le sens premier de royaume est la royauté, I'autorité royale détenue par le
roi et sa monarchie, qui s'exprimeront dans un régne futur. Les sujets et le
domaine n'ont pas d'autorité royale ; les versets sur le « royaume de Dieu »
ne font donc jamais référence aux sujets du royaume ni a sa zone
géographique. C'est une erreur de concevoir le royaume de Dieu en termes
de géographie ou de population.

Le royaume de Dieu n’est pas le régne souverain de Dieu

Le Psaume 103:19 affirme majestueusement que Dieu a établi son trone dans
les cieux et que son royaume régne sur toutes choses. On ne peut le nier,
mais l'expression « royaume de Dieu » que nous rencontrons dans le NT n'a
pas ce sens. Comment Jésus pourrait-il parler de la venue du royaume de
Dieu, ou des chrétiens qui en hériteront, y entreront ou y seront les plus
grands ? Il s'agit du royaume, ou plus précisément de la royauté, du Fils qu'il
aime (Col 1:13), et non de sa propre royauté.

Le royaume de Dieu,mv Bactieiov 1od Oeo?d, dans le grec du NT, c'est une
expression génitive. Le « de » désigne généralement la possession, mais le
génitif grec ne se limite pas a la possession. Le sens général du génitif grec
est qu'il existe une relation étroite entre les deux noms concernés, en
I'occurrence, royaume et Dieu. Le génitif posséde de nombreuses
significations différentes selon le contexte, et outre la possession, la plus
courante est 'ablatif, qui indique la source ou I'origine. Dieu est la source de
toutes choses ; la Bible regorge donc d'expressions « de Dieu », par exemple
la paix de Dieu, la joie du Seigneur et I'Agneau de Dieu. Si I'on considere le
sens, il n'est pas possessif'; il est ablatif ; c'est Dieu qui pourvoit a ces choses.
Les expressions « royaume de Dieu » et « royaume des cieux », telles
qu'utilisées par Jésus, sont synonymes, et il serait plus juste de les exprimer



par « le royaume de Dieu » et « le royaume des cieux », d'ou le titre de mon
livre : Le Royaume Venant de Dieu.

De quel royaume parlons-nous ? La réponse facile est Dieu, mais la bonne
réponse est Jésus. Cela sera amplement illustré par les versets. L'expression
ne fait pas référence a la souveraineté de Dieu.

Il nous a délivrés de la puissance des ténébres et nous a conduits
au royaume de son Fils bien-aimé, en qui nous sommes
affranchis, nos péchés étant pardonnés (Col 1:13-14).

La conception juive du royaume de Dieu

Jésus était juif et son ministére s'adressait presque exclusivement aux Juifs.
Au premier siécle, le royaume de Dieu était une expression eschatologique.
Lorsque Jésus proclama le royaume aux Juifs, il aborda un sujet qui leur était
cher. Les Juifs fidéles croyaient qu'a la fin des temps, le Messie viendrait
sauver Israél de ses ennemis. Siméon était au Temple lorsque 1'enfant Jésus
fut amené pour étre présenté au Seigneur. Il attendait la consolation d'Israél,
et le Saint-Esprit lui avait révélé qu'il verrait le Messie avant de mourir.
Anne, une vieille veuve, était également au Temple, parlant au peuple de la
rédemption de Jérusalem. Joseph d'Arimathée attendait le royaume de Dieu.
Les prophéetes de I'AT enseignaient unanimement aux Juifs qu'un jour ils
seraient rassemblés dans leur terre promise, Isra€l, et qu'il y aurait une ére
messianique glorieuse ou le Messie régnerait sur son peuple Israél et que son
régne s'étendrait au monde entier.

Les manuscrits de la mer Morte témoignent de l'accroissement des attentes
messianiques avant l'arrivée de Jésus, et Jésus a accru ces attentes en allant
de ville en ville proclamant que le royaume était proche. Dans leur esprit, ce
royaume était celui que leurs prophetes leur avaient annoncé. Juste avant son
ascension au ciel, ses disciples lui ont demandé s'il rétablirait alors le
royaume d'Israél.

La signification du royaume de Dieu pour Jésus et les Juifs était claire. De
plus, les prophetes de I'AT ont donné des centaines de prophéties concernant
le Messie et son retour. Elles concernent Isra€l, son retour sur terre, sa
conversion future et le régne du Messie sur eux. Les amillénaristes
spiritualisent ces prophéties, niant leur accomplissement littéral, en raison
de leurs idées précongues sur la nature du royaume, développées au fil des



siécles. Les Réformateurs ont grandement contribué a ramener 1'Eglise au
christianisme apostolique. Mais il est bien connu qu'ils se contentérent
d'accepter l'eschatologie amillénariste d'Augustin, établie depuis longtemps.
Il existait alors un sentiment antisémite, qui transparait dans les
commentaires plus anciens. IIs ne pouvaient méme pas envisager qu'lIsraél
soit rassembl¢ et dirige le monde sous le régne du Christ.

Les 142 occurrences de l'expression « royaume de Dieu » et de ses
équivalents apparentés dans le NT se rapportent a la royauté messianique, et
elles sont mieux interprétées et traduites par « le royaume de Dieu » ou « le
royaume du ciel ». Dieu est la source du royaume, et non le roi attendu. Tel
est le role de son Fils, le Messie. Dieu est souverain sur toutes choses, mais
les Juifs voyaient le royaume comme terrestre, avec le Messie comme roi
juif..

Le royaume de Dieu n'est pas une question de ciel. C'est un royaume céleste
parce qu'il vient du ciel. Babylone et Rome étaient des royaumes terrestres
impies, gouvernés par des hommes venus de la Terre. En revanche, le
royaume du Messie sera un royaume de Dieu, gouverné par un homme venu
du ciel. Lorsque Satan sera finalement chassé du ciel et précipité sur la terre,
une voix forte proclamera dans le ciel que le salut, la puissance et la royauté
de notre Dieu, ainsi que l'autorité de son Messie, sont arrivés (Ap 12:10).

Le royaume de Dieu ne concerne pas principalement 1'Eglise, sauf dans les
versets ou l'expression fait référence aux disciples de Jésus. Jésus a dit qu'il
batirait son Eglise, mais il n'a pas dit que le royaume était 1'Eglise ni qu'il
était le roi de 'Eglise. Dans ce contexte, il est Seigneur. Malheureusement,
Augustin a enseigné que 1'Eglise était le royaume de Dieu, et I'Eglise
catholique I'a toujours cru, et de nombreux prédicateurs qui parlent de batir
le royaume commettent la méme erreur.

Le royaume de Dieu ne se résume pas a son régne dans nos cceurs. Aucun
verset biblique ne le suggere. La paix du Christ qui régne dans nos cceurs n'a
rien a voir avec le royaume de Dieu, et la traduction erronée « le royaume
de Dieu est au milieu de vous » est aujourd'’hui généralement acceptée
comme signifiant « le royaume de Dieu est parmi vous », une métonymie du
Messie.



Trois significations différentes du royaume de Dieu

L'expression « royaume de Dieu » connait une évolution significative dans
le NT. Son sens fondamental est celui de la royauté, exercée par le roi et sa
monarchie, et exprimée par le régne messianique. Dans les Evangiles, Jésus
utilisait souvent I'expression « le royaume de Dieu » ou « le royaume des
cieux » pour se désigner indirectement comme le Messie, tout comme il se
désignait comme le « Fils de I'homme ». Il préchait dans un contexte
politique sensible et ne pouvait pas étre explicite quant a son identité. Israél
était sous domination romaine, et quiconque encourageait la rébellion ou
aspirait au pouvoir €tait rapidement réprimé. Jésus ne pouvait annoncer
publiquement qu'il était le Messie juif. Il enseignait donc en paraboles et les
expliquait a ses disciples, car ils €étaient autorisés a comprendre les secrets
du royaume de Dieu, contrairement aux autres. Il utilisait des expressions
énigmatiques comme « le Fils de I'hnomme » et « le royaume de Dieu » pour
dissimuler son identité. Pour la méme raison, il demandait aux personnes
qu'il guérissait de ne pas rendre publiques leurs guérisons.

Lorsque Jésus s'est exprimé publiquement, son objectif principal était de
faire comprendre a son auditoire juif que le Messie attendu était arrivé et
qu'il devait se repentir. Le royaume n'était pas encore arrivé, mais le roi était
arrivé discrétement, contrairement a ce qu'ils attendaient. Jésus a utilisé une
figure de style appelée métonymie, ou un attribut est utilis€ a la place de la
réalité. Lorsque nous donnons des impdts a la couronne, la couronne
représente le roi. Un club de courses hippiques est un club hippique, car le
gazon en est un élément important. Lorsque les Juifs entendaient quelqu'un
précher le royaume des cieux/de Dieu, ils pensaient immeédiatement a la
venue du Messie. Pour eux, le royaume de Dieu était le royaume
messianique promis. Jésus leur annongait l'arrivée du Messie, et s'ils étaient
spirituels et connaissaient les Ecritures, ils le comprendraient. Sa déclaration
n'avait rien a voir avec la souveraineté de Dieu. Un concept abstrait comme
la royauté n'est pas proche ou a portée de main, et le royaume messianique
n'est pas arrivé a ce moment-la et n'est pas arrivé depuis. Jésus est né roi des
Juifs, mais son régne est encore a venir. Certains disent que le royaume était
présent en Jésus, mais la métonymie est une meilleure explication. Jésus n'a
pas régné lors de sa premiere venue, et la Bible ne nous dit pas qu'il régne
encore, méme maintenant. Ce n'est qu'apres le son de la septiéme trompette
annongant le retour de Jésus que des voix célestes diront : « Le royaume du
monde est devenu le royaume de notre Seigneur et de son Messie, et il



régnera pour toujours... Tu as pris ta grande puissance et tu as commencé a
régner » (Ap 11:15, 17).

Dans les Evangiles, 42 références a I'expression « royaume de Dieu » et a
ses équivalents se rapportent au Messie. Si 1'on tient compte des passages
paralléles et des doublons, on peut réduire ce nombre a 24. Jésus a utilisé
l'expression « royaume de Dieu » pour parler de lui-méme. C'était lui qui
¢tait proche, et non le royaume.

Cinquante-cinq passages relatifs au royaume font référence a la monarchie
messianique. La monarchie est retirée a Israél et donnée a un peuple qui en
produira les fruits, la véritable Eglise. Ils accédent a cette royauté en naissant
de nouveau et en devenant héritiers du régne futur. Jésus leur confére un
royaume, tout comme son Pére le lui avait conféré. Ces passages sont
presque tous tirés des Evangiles.

Enfin, 45 passages, notamment des Actes a I'"Apocalypse, se rapportent au
futur régne messianique. Ce sont ces passages qui fournissent des détails sur
le retour du Messie, sa monarchie et son régne.

L'évangile du royaume

Une véritable compréhension du royaume de Dieu éclaire une grande partie
de I'enseignement du NT. L'Evangile (la bonne nouvelle) préché par Jésus
était différent de celui préché par Paul. Paul disait ne pas avoir honte de
I'Evangile, car il était la puissance de Dieu pour le salut de tous ceux qui
croient. Il s'agissait de la foi en Jésus et du pardon des péchés. Mais Jésus
préchait avant la croix et il annongait 'Evangile du royaume de Dieu. Sa
bonne nouvelle était que le Messie était arrivé. C'est tout. Quant au regne
messianique, il devrait attendre que le Fils de I'hnomme vienne dans sa gloire
avec tous ses anges et si¢ge sur son trone glorieux.

L'Evangile, tel que préché a l'origine par Jésus, avait la connotation d'une
bonne nouvelle venue de Dieu. Dans l'esprit de son auditoire juif, cette
« bonne nouvelle » signifiait la venue du Messie pour régner (Is 40:9-10) et
le salut d'Isra€l (Es 52:7). Jésus cita Isaie 61,1 et l'appliqua a lui-méme,
affirmant que I'Esprit du Seigneur était sur lui parce que le Seigneur l'avait
désigné pour apporter la bonne nouvelle aux pauvres. Il leur annonga que
I'Ecriture s'était accomplie comme ils I'avaient entendue (Lc 4:21). La bonne
nouvelle était que le Messie était arrivé. Il n'était pas encore temps de parler



de la croix que nous associons habituellement & 1'Evangile. L'expression
« évangile du royaume » apparait sept fois dans le NT. C'était I'essence
méme du message de Jésus. Il parcourait la Galilée, enseignant dans les
synagogues et proclamant 1'Evangile du royaume (Mt 4:23). S'adressant un
jour aux pharisiens, Jésus dit que la Loi et les prophetes existaient jusqu'a
Jean, mais que depuis lors, la bonne nouvelle du royaume de Dieu était
proclamée et que tous ceux qui y entraient étaient attaqués (Lc 16:16 ISV).

Cela impliquait qu'un jour Jésus régnerait sur Terre. Durant la semaine
précédant la crucifixion, il parla a ses disciples de I'évangélisation mondiale
et continua a parler de 1'Evangile du Royaume en disant : « Cette bonne
nouvelle du Royaume sera préchée dans le monde entier, pour servir de
témoignage a toutes les nations. Alors viendra la fin » (Mt 24:14).

L'Evangile du salut par la foi, qui promettait aux Juifs l'accés & la royauté
messianique, allait devenir I'Evangile du salut par la foi au Messie crucifié,
qui promet aux peuples de toutes les nations l'acces a la méme royauté.
Lorsque Philippe se rendit en Samarie, il annonca le Messie. Les foules
I'écouterent attentivement, crurent et furent baptisées, tandis qu'il proclamait
la bonne nouvelle du royaume de Dieu et du nom de Jésus le Messie (Actes
8:12). Il ne leur parlait pas de I'Eglise ou du ciel, mais du Messie, qui
reviendrait un jour gouverner la terre avec ses disciples.

La bonne nouvelle concernant Jésus est, avant tout, qu'il est le Messie promis
qui gouvernera un jour le monde. Sa puissance et son autorité viennent de
Dieu. Il guérit les malades et chasse les esprits mauvais. Il est mort sur la
croix pour que les péchés de ceux qui croient en lui soient pardonnés. Son
message s'adresse a toutes les nations. Il est ressuscité des morts et nous
assure que nous ressusciterons également d'entre les morts pour régner avec
lui dans nos corps ressuscités. Lorsque les croyants naissent de nouveau de
'Esprit de Dieu, ils deviennent enfants de Dieu et héritiers de la royauté.
Leurs péchés sont pardonnés et ils ont la paix avec Dieu. Voila ce que Jésus
a enseigné. La plupart de ses paraboles parlent du royaume de Dieu. Son
enseignement sur le royaume brosse un tableau général de la volonté et du
dessein de Dieu pour le monde.

La terminologie du royaume de Dieu est utilisée tout au long des Actes des
Apotres (Ac 8:12, 19:8, 20:25-27, 28:23, 31). Il ne s'agit pas seulement d'un
enseignement sur un homme nommé Jésus, mais sur un homme nommé
Jésus qui, en tant que Messie juif, accomplirait toutes les prophéties de I'AT



le concernant. Depuis la Réforme, I'Eglise préche I'Evangile selon Paul, &
juste titre. Mais qu'en est-il de I'Evangile selon Jésus, qui parlait du Messie
et de son régne sur terre, ainsi que du reégne des chrétiens qui recoivent
l'adoption et deviennent fils et héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ ? Ce
point a été largement ignoré.

Le royaume de Dieu est-il présent maintenant ?

Le Roi Dans le royaume de Dieu se trouve le Messie. Un royaume ne peut
exister sans le régne d'un roi, ou du moins d'un régent. Le royaume de Dieu
n'est pas encore présent, car Jésus est au ciel, ou il attend que ses ennemis
deviennent son marchepied (Hé 10:13). Aucune Ecriture ne présente Jésus
régnant actuellement sur Terre. Dans de nombreux versets sur le « royaume
de Dieu », Jésus se présente comme le Messie, et certains ont conclu a tort a
la présence du royaume. « Repentez-vous, car le royaume de Dieu est proche
» (Mt 3:2). « Si c'est par I'Esprit de Dieu que je chasse les démons, alors le
royaume de Dieu est venu vers vous » (Mt 12:28). 1l s'agit d'une métonymie ;
le « royaume de Dieu » représente le roi qui était présent.

Le domaine nous donne 1'étendue géographique du royaume. Au son de la
septiéme trompette, a la fin des temps, de fortes voix dans le ciel déclarent :
Le royaume du monde est remis a notre Seigneur et a son Messie, et il
régnera aux siecles des siecles (Ap 11:15). Le verset 17 ajoute : Tu as pris
ta grande puissance et tu as commencé a régner. Jésus est le Fils de Dieu et
partage le régne de Dieu sur l'univers, mais le royaume messianique
implique la souveraineté sur le monde entier et ne sera établi qu'au retour du
Christ. Ce n'est qu'alors qu'il régnera d'un océan a l'autre et du Fleuve
jusqu'aux extrémités de la terre (Ps 72:8). Ce n'est qu'alors que les rois se
prosterneront devant lui et que toutes les nations le serviront (Ps 72:11).
Jésus a dit : Heureux les doux, car ils hériteront la terre ; et : Heureux ceux
qui sont persécutés pour la justice, car le royaume des cieux est a eux (Mt
5:5, 10).

La monarchie Ils ne peuvent régner sans leur roi ; ils ne peuvent régner
avant le retour du Messie. La monarchie se forme actuellement, a 1'époque
de 'Eglise. Par la nouvelle naissance, les croyants accédent a la royauté. Ils
forment la monarchie, ou famille royale. Etre enfants de Dieu est un statut



présent, mais les croyants ne sont actuellement que des héritiers, tout comme
le Messie (Rm 8:17). Jésus est également présent¢ comme un héritier du
royaume dans la parabole des vignerons (Mt 21:38). Dans la parabole des
brebis et des boucs, lorsque le Fils de 'homme viendra s'asseoir sur son trone
glorieux, il invite les justes a venir hériter du royaume préparé pour eux des
la fondation du monde (Mt 25:34). C'est alors qu'ils entreront dans le régne.

En conclusion, le royaume de Dieu est le royaume messianique, c'est-a-dire
celui qui trouve son origine en Dieu. C'est le régne futur du Messie sur la
terre, avec sa monarchie ou son gouvernement, composé¢ des fils adoptifs de
Dieu, ceux qui croient en Jésus et sont scellés par le Saint-Esprit.



